
 475 

 
CAPÍTULO 27 

Sobre los Sacramentos 
 
INTRODUCCIÓN 
 

1. Definición de un sacramento – Los sacramentos son señales y sellos del pacto de 
gracia. Puesto que el apóstol Pablos nos da esta definición acerca de la circuncisión 
bajo el Antiguo Pacto en Romanos 4:11 “Abraham recibió la señal de la circuncisión, 
como sello de la justicia de la fe que tenía…”, nosotros aplicamos esta misma 
definición a las señales y sellos del Nuevo Pacto. Este principio de continuidad es 
establecido en muchos textos en el Nuevo Testamento, tales como Colosenses 2:11-12 
y 1Corintios 10:2 y muchos más.  
 

2. Los propósitos e implicaciones de esta definición: 
 

a. Como señales los sacramentos representan los beneficios de Cristo, y apuntan 
(señalan) los beneficios de Cristo. Los sacramentos son señales visibles y tangibles 
del Espíritu Santo uniéndonos a Cristo. Como señales, los sacramentos no son las 
realidades de la gracia de Dios, sino uno de los medios de la gracia por medio de los 
cuales Dios nos anima y nutre en estas gracias.  
 

b. Como sellos, los sacramentos no solo representan los beneficios de Cristo, sino nos 
confirman esos beneficios a los recipientes dignos de recibirlos.  
El Dr. John Gerstner expresa este concepto de la siguiente manera: “Los 
sacramentos representan el significado del pacto de gracia (Cristo para los 
creyentes) y son el sello de confirmación de aquella relación”. Pero ¿en qué sentido 
confirman los sacramentos nuestra posición con Cristo y en Cristo? De esta 
perspectiva el bautismo es el sacramento de nuestra, una vez y para siempre, unión 
con Cristo, y la comunión es el sacramento de nuestra unión que continua con Cristo 
y de nuestro crecimiento y renovación que continua hacia la imagen de Cristo.  
 
El Bautismo y la Santa Cena no inician ni causan la recepción de los beneficios, 
sino los representan y se nos confirman. De manera similar el anillo representa la 
unión de la pareja matrimonial y los juramentos y la firma en la licencia sellan o 
confirman los privilegios y beneficios de la unión. Pero no son la esencia.  



 476 

c. Los sacramentos distinguen a los creyentes de los no creyentes. En este sentido 
el bautismo sirve como la tarjeta de identificación y la santa cena como la entrada 
pública y oficial en los beneficios que continúan. En ambos casos, el del bautismo y 
de la santa cena, la ceremonia se hace públicamente, y no en privado. (Mas adelante 
damos ejemplos e implicaciones de este principio.)  
 

d. Nos comprometen – Los sacramentos endorsan una relación que ya existe, y al 
mismo tiempo expresan el compromiso, no solo de parte de Dios, el cual es 
primordial, pero también expresan el comienzo del compromiso de parte del 
creyente en el caso del bautismo y la continuación de este compromiso en cuanto a 
la comunión.  
 

e. El compromiso de Dios en el sacramento es primordial. Aunque el creyente se 
compromete a Dios y promete que va a seguirle como un discípulo fiel, en el caso de 
ambos sacramentos es Dios quien inicia y continua su compromiso de sernos fiel 
a sus promesas. Esto se ve más claramente en la señal de pacto de preservación. 
Dios no dijo a Noé a que “cuando Noé vea el arco iris”, Dios recordaría su promesa, 
sino dijo que cuando Él (Dios), vea el arco iris, Él, (Dios) recordaría su promesa. 
Asimismo, en cuanto al pacto de justificación con Abraham, fue Dios quien inició 
ambos, la promesa y la señal del pacto, la circuncisión. Y en el caso del juramento a 
esta promesa de justificar a Abraham por fe, era Dios el que juró a su promesa, y no 
Abraham. Dios ni siquiera requirió a Abraham que caminara en medio de las piezas 
de animales sangrando como indicación de su juramento. Solo Dios caminó. Los 
sacramentos nos animan tanto y son un medio de la gracia porque nos hacen 
recordar la soberanía de Dios en la salvación y su compromiso de preservarnos en la 
fe. Esto nos motiva a perseverar.  

 
A. LA RELACIÓN ENTRE LA SEÑAL Y LA COSA SEÑALADA O SIGNIFICADA 

La relación entre el bautismo/la santa cena y lo que estas señales representan es tan 
cerca que a veces causa confusión y malas interpretaciones de las Escrituras.  
La Confesión dice: hay en cada sacramento una relación espiritual o unión 
sacramental entre el signo y las cosas significadas; de donde llega a suceder, que los 
nombres y efectos de uno, se atribuyen al otro. 

 
1. Es importante que entendamos que la Biblia, muy a menudo, habla de esta 

manera para evitar los errores de (1) regeneración por medio del bautismo con 
agua, y (2) sacramentalismo – el error que dice que la gracia solo se transmite por 



 477 

medio de los sacramentos (la misa), y automáticamente por medio de los 
sacramentos.  
 

2. Véase los siguientes ejemplos de cómo la Biblia usa el término del “sacramento” 
para referirse a toda la sustancia que el sacramento representa:  

 
a. Génesis 17:10 (NVI) 

10 Y este es el pacto que establezco contigo y con tu descendencia, el cual 
todos deberán cumplir: Todos los varones entre ustedes deberán ser 
circuncidados. 

 
En este versículo Dios se refiere a la señal de la circuncisión (sacramento) 
como mi pacto. En otras palabras, en vez de elucidar de nuevo la doctrina de 
la justificación por fe (Genesis 15:6) y recapitular todo lo que Dios le había 
prometido a Abraham en el pacto de gracia, Él resume todo en una sola 
palabra: circuncisión. Es muy claro que Dios nunca intentaba que los 
Israelitas se contentaran tranquilos y seguros del favor de Dios simplemente 
porque había recibido la señal física y externa. Esto es claro por las 
numerosas veces en las cuales Dios insistía en la circuncisión del corazón 
(Deuteronomio 10:16; Deuteronomio 30:6; Jeremías 4:4, etc.). Dios usaba el 
termino circuncisión como una taquigrafía para referirse a todo el contenido 
del pacto de gracia, y de ninguna manera, intentaba decir que uno era salvo 
solo por recibir externamente el sacramento de la circuncisión. 

 
b. De manera similar, el apóstol Pedro en 1Pedro 3:21 usa el término “bautizo” 

para referirse a los beneficios de la salvación de Cristo, y específicamente 
apunta a una cosa interna y espiritual “la buena conciencia, mediante la 
resurrección de Cristo.” 

 
1Pedro 3:21 (NVI) - 21 la cual simboliza el bautismo que ahora los salva 
también a ustedes. El bautismo no consiste en la limpieza del cuerpo, sino 
en el compromiso de tener una buena conciencia delante de Dios. Esta 
salvación es posible por la resurrección de Jesucristo, 

 
De ninguna manera Pedro quería decir que “el agua limpia la conciencia”.  
El Espíritu Santo es quien limpia la conciencia cuando creemos en la 
muerte y la resurrección de Cristo. 

 



 478 

c. Otro ejemplo: En Tito 3:5 Pablo conecta lavamiento (agua del bautismo) con 
lo que el Espíritu Santo hace en la regeneración. 
 
Tito 3:5 - 5 él nos salvó, no por nuestras propias obras de justicia, sino por su 
misericordia. Nos salvó mediante el lavamiento de la regeneración y de la 
renovación por el Espíritu Santo, 
 

• Asimismo, en Mateo 26:27, 28 Jesús se refiere a la copa de vino como la 
sangre del pacto. 
 
Mateo 26:27-28. - 27 Después tomó una copa, dio gracias y se la dio a ellos 
diciéndoles: —Beban de ella todos ustedes. 28 Esto es mi sangre del 
pacto[a] que es derramada por muchos para el perdón de pecados. 

 
Estos textos son suficientes para mostrar que la Biblia muy a menudo se 
atribuyen los nombres y atributos del sacramento, el signo, a la cosa 
señalada, y viceversa. Esto no debe resultar en la conclusión de que los 
sacramentos tienen en sí el poder de salvar.  

 
3. Comentario pastoral: Cuando consideramos la enseñanza bíblica acerca del 

bautismo en el siguiente capítulo, hablaremos un poco más acerca de cómo 
responder a las diferentes denominaciones que sostienen la creencia de que la 
regeneración se obtiene por medio del bautismo en agua, es decir, que consideran 
este bautismo como necesario para la regeneración. 
 

B. ¿EN QUÉ SENTIDO SON MEDIOS DE GRACIA LOS SACRAMENTOS? 
 
1. Lo negativo  

 
a. No hay ningún poder inherente en los elementos para comunicar la gracia 

de Dios. Esta afirmación de los reformadores refuta el error muy atractivo que 
dice que la gracia es transmitida por medio de los sacramentos por un poder 
inherente presente en la ostia, el vino o el agua. Los reformadores decían que 
lo material de los sacramentos no tiene ningún poder en sí mismos. Digo que 
este error es atractivo porque es sumamente fácil depender de un ritual físico 
confiando en que en ello recibo la gracia sin lidiar con mi relación con Dios.  

 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Mateo%2026%3A27-28&version=NVI#fes-NVI-24083a


 479 

Van Dixhoorn comenta: “…como Pedro y Pablo señalan, bajo el nuevo pacto, 
los cristianos no son creados por agua al quitar las inmundicias del cuerpo, 
como tampoco bajo el Antiguo Pacto, los judíos se hacían mediante la 
circuncisión externa y física.” (1Pedro 3:21; Romanos 2:28,29).  

 
b. La eficacia del sacramento tampoco depende de la piedad o intención de la 

persona que los administra. Esta enseñanza de los reformadores refuta la 
doctrina falsa del punto de vista sacerdotal que dice que la efectividad del 
sacramento depende de su administración del sacerdocio de la iglesia 
católica romana. Esta enseñanza romana había removido la centralidad de la 
palabra de Dios y la usurpo. La salvación no es comunicada por medio de un 
sacerdocio, sino por medio de la palabra de Dios hecha efectiva por el Espíritu 
Santo.   

 
2. Lo positivo 

 
a. La eficacia de los sacramentos depende de la acción soberana del Dios que 

los ordenó.  
 

b. La eficacia de los sacramentos depende de la obra del Espíritu Santo. El 
Espíritu Santo usa la palabra de la institución, es decir, la instrucción que 
acompaña los sacramentos. En Mateo 26:27,28 y en Mateo 28:19,20 
encontramos palabras de instrucción. Por ejemplo, en Mateo 26 el vino 
simboliza la sangre del pacto que fue derramada para el perdón de los 
pecados. Y en Mateo 28 la instrucción es que el bautismo significa la 
incorporación o inclusión en unión con los miembros de la Trinidad. En la 
mayoría de las iglesias reformadas no se permite la administración de los 
sacramentos sin la predicación de la Palabra de Dios. Los sacramentos, Si, 
son medios de la gracia acompañando, simbolizando e ilustrando los 
beneficios de Cristo y la aplicación de aquellos beneficios al creyente. Como 
ya hemos dicho, los sacramentos apropiadamente administrados comunican 
la gracia de Dios a la persona. Son signos de todas las promesas, confirmando 
(sellando) la fidelidad de Dios y la certeza de las promesas del pacto de gracia 
al creyente asegurándole de su salvación, nutriendo y motivándole a 
perseverar en la fe. 
 
 



 480 

c. Los sacramentos son eficaces solo para los que los reciben por fe. En el caso 
de infantes que son bautizados, para los que creen en el pacto, los beneficios 
del sacramento no ocurren automáticamente. Cuando uno tiene fe en Cristo, 
todo lo que es comunicado por medio del signo y sello del bautismo es 
plenamente recibido. Asimismo, la persona que se acerca a la mesa del Señor 
sin fe se arriesga a recibir la disciplina de Cristo, de lo cual advirtió el apóstol 
Pablo en 1Corintios 11:27-32. 
 

d. Para proteger la dignidad y administración bíblica y respetuosa de los 
sacramentos, se permite que solo un ministro oficialmente ordenado, 
puede administrar los sacramentos. Así los reformadores citan 1 Corintios 4:1 
para respaldar esta convicción. 
 
1Corintios 4:1 - 4 Que todos nos consideren servidores de Cristo, encargados 
de administrar los misterios de Dios. 
 

C. EL NÚMERO DE LOS SACRAMENTOS 
 
1. La Iglesia católica romana tiene siete (7): el bautismo, la confirmación, la 

eucaristía (la cena del Señor), la penitencia, el matrimonio, la ordenación 
sacerdotal, y la extrema unción. 
 

2. El protestantismo histórico limita el número de los sacramentos a dos: el 
bautismo y la cena del Señor. Aunque los protestantes reconocen otros ritos 
como el matrimonio y la ordenación como funciones especiales, no consideran 
que estos ritos alcancen el nivel de los sacramentos.  

 
El Dr. RC Sproul ofrece el siguiente criterio para que la iglesia considere que un 
rito sea un sacramento: 
 
a. Un sacramento es una ordenanza instituida directamente por Cristo 
b. Las ordenanzas son por su propia naturaleza importantes 
c. El sacramento es una ordenanza diseñada para ser perpetua.  
d. Un sacramento es una ordenanza diseñada para significar, instruir acerca del 

pacto de gracia y sellar a los creyentes en Cristo, es decir, a los que reciben 
el sacramento por fe (Las grandes doctrinas de la Biblia, página 251. R. C. 
Sproul). 

 



 481 

D. LOS SACRAMENTOS DEL ANTIGUO TESTAMENTO - En cuanto a las cosas 
espirituales significadas y manifestadas por ellos, eran en sustancia los mismos 
del nuevo.  
 
En los capítulos 28 y 29 de la Confesión de Fe Westminster vamos a ver esto basado 
en los siguientes textos, y en muchos textos más: 
 
Colosenses 2:11-12 - 11 Además, en él fueron circuncidados, no por mano humana, 
sino con la circuncisión que consiste en despojarse del cuerpo pecaminoso. Esta 
circuncisión la efectuó Cristo. 12 ustedes la recibieron al ser sepultados con él en el 
bautismo. En él también fueron resucitados mediante la fe en el poder de Dios, quien 
lo resucitó de entre los muertos. 
 
1Corintios 10:1-4   - No quiero que desconozcan, hermanos, que nuestros 
antepasados estuvieron todos bajo la nube y que todos atravesaron el mar. 2 Todos 
ellos fueron bautizados en la nube y en el mar para unirse a Moisés. 3 Todos también 
comieron el mismo alimento espiritual 4 y tomaron la misma bebida espiritual, pues 
bebían de la roca espiritual que los acompañaba, y la roca era Cristo. 
 
COMENTARIOS FINALES 
 
Los Sacramentos según el apóstol Pablo son signos y sellos del pacto de gracia.  
 
En un sentido el signo es la Palabra de Dios dramatizada. A través de la Biblia, los 
profetas no solo comunicaban los mensajes de Dios en palabras, a veces los 
dramatizaban a veces por formas extrañas. Además, Dios usaba muchos símbolos 
tales como, piedras, las pascuas y la circuición. Estos símbolos eran signos externos 
de invisibles operaciones divinos transcendentes. Nosotros los seres humanos 
también nos comunicamos de estas maneras. Usamos símbolos, gestos, 
manifestaciones y kinesiología (varios movimientos del cuerpo.)  
 
Los sacramentos de una manera similar hacen lo mismo Dios comunica a nuestros 
sentidos por medio de la dramatización de su Palabra por medio de signos visibles, 
los sacramentos. Un profesor mío lo expresa de esta manera diciendo que los 
sacramentos, en especial la cena del Señor, tocan todos nuestros sentidos: ver, oír, 
oler, tocar, saborear y digerir. De esta manera (por medio de la dramatización) el 
evangelio se comunica más efectiva y gráficamente. 

 



 482 

Los sacramentos también son sellos. En el mundo antiguo el sello solía garantizar 
la autenticidad de la palabra de alguien.  Si un rey emitía un decreto, sellaba el edicto 
con su anillo sobre cera, confirmando así que provenía de él y así comunicaba la 
autoridad tras el decreto. Asimismo, los sacramentos representan el sello de Dios 
en las promesas de su redención. Estas son sus garantías visibles a todos los que 
creen que recibirán todos los beneficios ofrecidos a nosotros en Cristo (Sproul, 
Everyone’s a Theologian, page 282). Y de esta manera, los sacramentos 
acompañados por la instrucción en la Palabra de Dios sirven como medios de la 
gracia.  


